
Journal of Innovation in Teaching and Instructional Media 
Volume 3 (2) January 2023, 49-67 
E-ISSN 2746-3583, P-ISSN 2775-4537 
 

 

49 

 

Ruang Lingkup dan Metode Pendidikan Akhlak  
(Telaah Hadits-hadits Kitab Akhlaq Lil Banin Juz IV) 

 
Vera Cecilia1, Rido Saputra2 

1SD Negeri 146 Palembang, Indonesia, 2SD Negeri 9 Sembawa, Indonesia 
 

Corresponding author e-mail: veracecilia041@gmail.com  
 

Article History: Received on 15 August 2022, Revised on 20 December 2022, 
Published on 25 January 2023 

 

Abstrak: Dalam proses pendidikan, metode mempunyai kedudukan yang sangat 
signifikan untuk mencapai tujuan, bahkan metode sebagai seni dalam mentransfer 
ilmu pengetahuan atau materi pelajaran kepada peserta didik yang dianggap lebih 
signifikan dibandingkan dengan materi itu sendiri. Metode jauh lebih penting 
dibandingkan dengan materi dalam pemilihan dan pengunaan sebuah metode harus 
disampaikan. Metode pengumpulan data yang dipakai oleh peneliti dalam 
penelitian ini adalah metode kualitatif yang meliputi (data sekunder dan data 
primer) adapun untuk data sekunder berupa ruang lingkup dan metode pendidikan 
akhlak, data yang diperoleh dari kitab akhlaq lil banin, jurnal penelitian terdahulu 
yang terkait dengan hadits-hadits akhlaq lil banin. Hasil penelitian menyebutkan 
metode pendidikan akhlak yang ditinjau dari kitab Akhlaq Lil Banin menegaskan 
adanya dua metode yang dapat digunakan yaitu metode kisah dan keteladanan. 
 
Kata Kunci: Metode, Pendidikan Akhlaq, Ruang Lingkup 
 
Abstract: In the educational process, methods have a very significant position in achieving 
goals, even methods as an art in transferring knowledge or subject matter to students are 
considered more significant than the material itself. The method is much more important than 
the material in the selection and use of a method that must be conveyed. The data collection 
method used by researchers in this research is a qualitative method which includes (secondary 
data and primary data) while for secondary data in the form of the scope and methods of 
moral education, data obtained from the book of akhlaq lil banin, previous research journals 
related to hadith-hadith of morality lil banin. The research results show that the moral 
education method reviewed from the book Akhlaq Lil Banin confirms that there are two 
methods that can be used, namely the story method and the example method. 
 
Keywords: Methods, Moral Education, Scope 
 
A. Pendahuluan 
 
Manusia adalah makhluk yang bersifat dinamis atau selalu bergerak dan 
ditakdirkan sebagai pelaksana dari kehendak Tuhan di dunia. Adanya dinamika 

mailto:veracecilia041@gmail.com


Journal of Innovation in Teaching and Instructional Media 
Volume 3 (2) January 2023, 49-67 
E-ISSN 2746-3583, P-ISSN 2775-4537 
 

 

50 

 

dan perubahan-perubahan tersebut mengakibatkan pergeseran-pergeseran dalam 
berbagai segi kehidupan. Akan tetapi pergeseran tersebut tidak selamanya 
mengarah pada hal-hal positif semata, melainkan juga hal negatif dapat saja terjadi. 
Pencegahan yang dapat dilakukan untuk mengurangi dampak buruh yang di 
timbulkan dari persegaran tersebut adalah salah satunya melalui pendidikan akhlak. 
Karena pendidikan menjadikan manusia sebagai derajat insan kamil yang sempurna 
secara moral dan akal. (Veitzhal Rafai Zainal dkk... Managemen Akhlak Menuju Al-
Qur’an (Jakarta: Salemb Diniyah: 2008), 304.) Agama Islam mengajarkan moral 
(akhlak) yang kedudukannya menempati posisi yang paling utama. Akhlak adalah 
esensi pokok ajaran agama Islam disamping aqidah dan syari’ah yang mana akhlak 
tersebut akan mengantarkan manusia kepada hakikat kemanusiaan itu sendiri. 
Kehadiran akhlak menjadikan corak dan hakikat kemanusiaan yang benar. (Nixon 
Husain, Volume 4 Nomor 1 (2015).  
 
Akhlak mempunyai urgensi yang sangat penting bagi berlangsungnya kehidupan 
umat manusia. Kecerdasan apabila tidak diimbangi dengan adanya akhlak sama saja 
seperti air dalam wadah yang berlubang. Terlebih jika tidak dipergunakan dengan 
sebagaimana mestinya, misalnya kecerdasan tersebut mengakibatkan terjadinya 
sebuah kejahatan. Pemicunya seperti globalisasi, modernisasi, pola hidup yang 
konsumtif dan kecintaan terhadap kehidupan dunia yang berlebihan akan mengikis 
nilai-nilai akhlak yang ada dalam diri manusia sebagai makhluk sosial. Islam 
memandang akhlak bukan sebagai moral yang tergantung pada situasi dan kondisi 
tertentu yang fleksibel, namun akhlak tergantung pada isi hati dan nurani 
seseorang. Perilaku-perilaku baik terpuji atau tercela dapat muncul sewaktu-waktu 
tanpa mengenal situasi dan kondisi, tanpa adanya perintah oleh otak, itulah yang 
disebut dengan akhlak. Substansi kajian akhlak adalah tentang bagaimana tingkah 
laku manusia, yang dapat bernilai baik atau sebaliknya. Nilai yang dimaksud dalam 
kajian ini adalah nilai yang dihasilkan dari perbuatan manusia dalam hubunganya 
dengan Tuhan dalam hal ibadah, atau hubungannya dengan sesama makhluk 
seperti dalam bidang muamalah ataupun kegiatan sosial lainnya (Marzuki, 2009). 
 
Ajaran agama Islam juga tidak menyamakan akhlak dengan etika. Hal ini karena 
dalam etika terbatas pada sopan santun kepada sesama manusia lainnya, dan hanya 
berkaitan dengan tingkah laku lahiriyah. Akhlak tidak hanya itu, namun 
pembahasan akhlak jauh lebih luas daripada etika, karena datang dari batin yang 
terhubung langsung dengan jiwa dan hati seorang hamba insani. Adapun akhlak 
agama (diniyah) mencakup beberapa aspek-aspek diantaranya hubungannya dengan 
Allah (hablu min Allah) dan hubungannya dengan sesama manusia (hablu minan naas) 
termasuk juga semua makhluk hidup dan benda tak hidup (tumbuhan, binatang, 
benda tak bernyawa lainnya). Rasulullah dalam hadits bersabda: 
 

مَ مَكَارِمَ الأخَْلاق  إِنَّمَا بُعِثْتُ لأتُمَ ِ



Journal of Innovation in Teaching and Instructional Media 
Volume 3 (2) January 2023, 49-67 
E-ISSN 2746-3583, P-ISSN 2775-4537 
 

 

51 

 

“Aku diutus di muka bumi untuk menyempurnakan akhlak” (H.R Imam Ahmad) 
 
Hadits yang diriwayatkan oleh Imam Ahmad diatas mengisyaratkan bahwa 
Rasulullah diutus oleh Allah untuk turun kebumi mengemban misi penting, dan 
misi tersebut tidak lain adalah untuk mengajarkan, memperbaiki, menyempurnakan 
akhlak umat manusia. Karena kondisi yang terjadi pada saat itu manusia 
diselubungi oleh hawa nafsunya sehingga dalam keadaan jahiliyah.  
 
Ditegaskan dalam hadits lainnya bahwa akhlak haruslah dijunjung setinggi-
tingginya. Rasulullah bersabda: 
 

ثُ عَنْ مَسْرُوقٍ عَنْ عَبْدِ  ثنََا مَحْمُودُ بْنُ غَيْلَانَ حَدَّثنَاَ أبَُو داَوُدَ قَالَ أنَْبَأنََا شُعْبةَُ عَنْ الْأعَْمَشِ قَال سَمِعْتُ أبََا وَاحَدَّ  ئلٍِ يحَُد ِ

ُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ خِياَرُ  ِ صَلَّى اللََّّ ِ بْنِ عَمْرٍو قَالَ قَالَ رَسُولُ اللََّّ ُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَاحِشًا وَلََ  اللََّّ كمُْ أحََاسِنُكمُْ أخَْلَاقًا وَلمَْ يَكُنْ النَّبيُِّ صَلَّى اللََّّ

شًا قَالَ أبَُو عِيسَى هَذاَ حَدِيثٌ حَسَنٌ صَحِيح   ٌمُتفََح ِ
 
“Telah menceritakan kepada kami Mahmud bin Ghailan, telah meriwayatkan 
kepada kami Abu Dawud, ia berkata: Telah memberitakan kepada kami Syu’bah 
dari A’masy ia berkata: Aku mendengar Abu Wa’il menceritakan dari Masruq dari 
Abdullah bin Amr ia berkata: Rasulullah SAW bersabda: “Sebaik-baik orang 
diantara kalian adalah orang yang paling baik akhlaknya diantaranya kalian.” Nabi 
SAW bukanlah seseorang yang buruk perangainya. Abu Isa berkata: Ini adalah 
hadits hasan shahih.” (H.R Tirmidzi). 
 
Inilah yang kemudian menjadi alasan mengapa akhlak menjadi salah satu syarat 
untuk menyempurnakan keimanan seseorang, sebab keimanan yang sempurna ialah 
keimanan yang mampu menjadi sumber kebaikan dalam diri seseorang baik dalam 
hubungannya secara vertikal maupun horizontal. Rasulullah SAW merupakan suri 
tauladan yang patut dijadikan kiblat karena kepribadian beliau yang amat luhur. 
Beliau figur umat Islam sebagai pembawa syafa’at hingga hari kiamat. Dengan 
adanya pendidikan akhlak umat manusia dapat melewati proses pembinaan, 
pengajaran, dan penanaman ajaran-ajaran yang bertujuan untuk mewujudkan cita-
cita yang ingin dicapai oleh agama Islam itu sendiri yakni kebahagiaan dunia dan 
akhirat. Selain itu manusia juga dapat menyempurnakan jiwanya, mendapatkan 
keridhaan dari Allah SAW, mendapatkan rahmat dan kenikmatan yang dijanjikan 
bagi orang-orang yang bertaqwa. (Veitzhal Rafai Zainal dkk, Managemen Akhlak 
Menuju Al- Qur’an: 304). 
 
Berdasarkan latar belakang diatas peneliti dapat mengambil rumusan masalah yang 
terkait sebagai berikut. Pertama: Bagaimana ruang lingkup pendidikan akhlak 
berdasarkan Hadits-hadits Kitab Akhlaq Lil Banin Jilid IV? kedua: Bagaimana metode 
pendidikan akhlak berdasarkan hadits-Hadits Kitab Akhlaq Lil Banin Jilid IV?. 
Sedangkan adapun untuk tujuan penelitian ini. Pertama: Untuk menjelaskan ruang 
lingkup pendidikan akhlak berdasarkan Hadits-hadits Kitab Akhlaq Lil Banin Jilid IV. 



Journal of Innovation in Teaching and Instructional Media 
Volume 3 (2) January 2023, 49-67 
E-ISSN 2746-3583, P-ISSN 2775-4537 
 

 

52 

 

Kedua: Untuk menjelaskan metode pendidikan akhlak berdasarkan hadits-Hadits 
Kitab Akhlaq Lil Banin Jilid IV.  
 
Adapun manfaat penelitian ini berdasarkan rumusan masalah yang dirangkum 
sebagai data penelitian teoritis dan data penelitian praktis. Manfaat penelitian 
teoritis terdapat dua (2) poin. pertama : Di harapkan dapat menjadi sumbangsih ilmu 
pengetahuan dan menambah wawasan terkait ruang lingkup pendidikan akhlak 
serta metodenya yang terdapat dalam kitab akhlaq lil banin. Kedua : Dapat menjadi 
rujukan atau literatur bagi seluruh civitas akademika khususnya terhadap 
perkembangan ilmu pengetahuan dalam bidang pendidikan agama Islam. 
Sedangkan untuk manfaat penelitian praktis terbagi menjadi dua (2) poin. Pertama : 
Bagi masyarakat, penelitian diharapkan sebagai pengetahuan dasar pendidikan 
akhlak yang dipraktekan dalam kehidupan sehari-hari. Kedua : Penelitian 
diharapkan mampu menjadi kajian yang perlu evaluasi bagi moral peserta didik 
yang ada saat ini apabila direlevansikan dengan kitab akhlaq lil banin.  
 
Istilah pendidikan berasal dari kata “didik” yang diberi awalan “pe” dan akhiran 
“kan”. Berisi arti “tindakan” (hal, cara, dll). Istilah pendidikan adalah aslinya dari 
dari Yunani, adalah “pedagogis” yang berarti seorang anak yang datang dan pergi 
dari sekolah dengan seorang pelayan. Sedangkan pelayan yang mengantarkan dan 
mengumpulkan uang disebut paedagogik . Dalam bahasa Romawi, pendidikan 
disebut education, yang artinya mengambil sesuatu yang ada di dalam. Dalam 
bahasa Inggris, Pendidikan disebut hingga Pendidikan, yang berarti peningkatan 
spiritual dan pelatihan intelektual.  
 
Dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia, pendidikan adalah “proses mengubah sikap 
dan perilaku seseorang atau sekelompok orang untuk tujuan pertumbuhan manusia 
melalui proses belajar mengajar. Kata “ta`dib” mengacu pada pemahaman yang 
lebih tinggi dan mencakup semua unsur pengetahuan (`ilmi), pengasuhan (ta`lim) 
dan pengasuhan yang baik (tarbiyah). Akhirnya dalam perkembangannya kata 
ta`dib sebagai istilah pendidikan menghilang dari peredaran, sehingga ulama 
bertemu dengan istilah menjadi tarbiyah atau tarbiyah, sehingga sering disebut 
tarbiyah. Sebenarnya dari adalah dari dari adalah dari “Rabba Yurobbi Tarbiyatan” 
artinya tumbuh dan berkembang. Definisi pendidikan dapat dilihat dari dua sudut, 
yaitu pendidikan sebagai proses dan pendidikan sebagai hasil. Sebagai suatu proses, 
pendidikan diartikan sebagai kegiatan interaksi manusia dengan lingkungan.  
 
Oleh karena itu, selama ini pendidikan merupakan suatu perubahan yang 
merupakan hasil interaksi manusia dengan lingkungannya, yaitu perubahan tingkah 
laku. Pendidikan dapat dipahami sebagai suatu kegiatan atau usaha yang dilakukan 
secara sadar dan bertujuan untuk memberikan pengajaran, baik jasmani maupun 
rohani, melalui penanaman nilai-nilai Islam, melatih akhlak dan jasmani, serta 
menciptakan perubahan-perubahan positif yang dapat dilakukan di kemudian hari 



Journal of Innovation in Teaching and Instructional Media 
Volume 3 (2) January 2023, 49-67 
E-ISSN 2746-3583, P-ISSN 2775-4537 
 

 

53 

 

dengan kebiasaan bertindak, bersikap, berpikir dan berkepribadian luhur menuju 
terbentuknya pribadi yang berkepribadian luhur. Beberapa ayat Alquran 
menjelaskan bahwa seorang Muslim wajib mencari ilmu. Berikut isi Al-Qur’an 
tentang pentingnya menuntut ilmu atau menuntut ilmu: 
 

(عَلَّمَ الإنْسَانَ مَا ٤قلَمَِ )(الَّذِي عَلَّمَ بِالْ ٣(اقْرَأْ وَرَبُّكَ الأكْرَمُ )٢(خَلَقَ الإنْسَانَ مِنْ عَلَقٍ ) ١اقْرَأْ بِاسْمِ رَبِ كَ الَّذِي خَلَقَ )

لمَْ يَعْلمَ  ْ  (٥) 
 
“Bacalah dengan (menyebut) nama Tuhanmu yang menciptakan. Dia telah 
menciptakan manusia dari segumpal darah. Bacalah dan Tuhanmu lah Maha 
pemurah yang mengajarkan (manusia) dengan perantara kalam. Dia mengajar 
kepada manusia apa yang tidak diketahuinya.” (Q.S Al Alaq: 1-5). 
 
Berdasarkan tafsir ayat di atas, dikatakan bahwa ayat pertama yang turun adalah 
Sula Al-Alaq ayat 1-5. Merupakan nikmat (rahmat) pertama yang diberikan kepada 
hambanya dan nikmat pertama yang diberikan Allah SWT kepada hambanya. 
Sebelum penciptaan manusia dimulai, ia memperingatkan bahwa manusia 
diciptakan dari gumpalan darah. Dalam kemuliaan-Nya, Allah SWT mengajarkan 
manusia apa yang tidak diketahuinya. Orang tersebut akan menjadi mulia dengan 
ilmu yang dimilikinya. Allah SWT memuji nenek moyang manusia, Nabi Adam dari 
para malaikat. Pengetahuan ini mungkin ada di kepala, lisan, atau di tulisan. Dalam 
pemikiran lisan dan tulisan surat al-Alaq, ia menyatakan: “Barang siapa yang 
mengerjakan apa yang diketahuinya, maka Allah akan memberikan ilmu kepadanya 
dari apa yang belum di ketahui.Isi bagian di atas menjelaskan bahwa manusia selalu 
diciptakan untuk membaca. Kata-kata dan nasihat lainnya adalah untuk 
pengetahuan. Pencarian pengetahuan adalah pencarian pendidikan. Pendidikan 
bukan hanya tentang membaca buku, tetapi juga tentang pengalaman. 
 
Selain itu, makna moralitas secara etimologis dapat diartikan sebagai kepribadian, 
kepribadian, dan kebiasaan. Kata akhlak berasal dari bahasa Arab jamak dari 
khuluqun (خلق). Hal ini didefinisikan oleh Lughot sebagai kepribadian, temperamen, 
perilaku, atau kebiasaan. Menurut ulama, pengertian akhlak adalah: 
 
Imam Ghazali  
 
Moralitas adalah sifat yang tertanam dalam jiwa di mana tindakan spontan lahir 
tanpa pemikiran atau penyesalan. Jadi ketika alam menghasilkan perbuatan terpuji 
dengan penentuan akal atau norma agama, itu disebut moralitas yang baik, tetapi 
ketika mengarah pada perbuatan jahat, itu disebut moralitas buruk.  
 
 
 
 



Journal of Innovation in Teaching and Instructional Media 
Volume 3 (2) January 2023, 49-67 
E-ISSN 2746-3583, P-ISSN 2775-4537 
 

 

54 

 

Muhyiddin Ibn Arabi  
 
Moralitas adalah keadaan pikiran yang memotivasi orang untuk menahan diri dari 
berpikir atau membuat keputusan terlebih dahulu. Kondisi tersebut merupakan 
kebiasaan latihan dan perjuangan dan dapat bersifat kebiasaan atau bawaan.  
 
Abu Bakar Jabil Al Jaziri  
 
Moralitas adalah mereka yang telah mengalami bentuk spiritual yang tertanam yang 
secara sadar membangkitkan perilaku baik dan jahat, licik dan terpuji. 
 
Beberapa pengertian tentang konsep pendidikan dan konsep moralitas di atas dapat 
dispekulasikan bahwa konsep moralitas adalah pendidikan yang berkaitan dengan 
dasar-dasar keutamaan moral, keutamaan tabiat, dan kepribadian yang harus 
dimiliki. kebiasaan anak sejak kecil hingga menjadi seorang mukaraf yang siap 
mengarungi lautan kehidupan. 
 
Dengan berdiri di atas dasar iman kepada Tuhan, selalu dididik untuk menjadi kuat, 
mengingat untuk bersandar pada pertolongan, dan membiarkan identitas yang 
tertanam menerima semua kebaikan dan kemuliaan. Untuk mengalami 
pertumbuhan dan perkembangan lebih lanjut.  
 
Oleh karena itu, pendidikan akhlak harus diartikan sebagai proses kemajuan 
manusia, pendidikan dan pendidikan yang bertujuan untuk menciptakan dan 
mewujudkan tujuan tertinggi Islam, kesejahteraan dunia dan kesempurnaan jiwa 
masyarakat masa depan kebahagiaan mendapatkan keselamatan, keanggunan, dan 
kesenangan yang dijanjikan oleh Allah SWT. Untuk orang-orang yang baik dan 
saleh. 
 
Dasar-dasar Pendidikan Akhlak  
 
Karena Islam adalah agama yang sempurna, semua ajaran dalam Islam memiliki 
pembenaran serta pendidikan moral. Karena akhlak adalah sistem akhlak yang 
berdasarkan ajaran Islam, maka dasar pendidikan akhlak adalah Al-Qur’an dan Al-
Hadits. Al-Qur’an dan al-Hadits sebagai pedoman hidup umat Islam menjelaskan 
standar perbuatan baik dan buruk. Al-Qur’an sebagai landasan moral menjelaskan 
kebaikan Nabi Muhammad sebagai teladan bagi seluruh umat manusia. Kemudian, 
dalam firman Allah SWT, sebagai contoh seluruh umat manusia, sebagai seorang 
Muslim sebagai pengikut Nabi Muhammad: 
 

َ كَثِيرًا )لَقدَْ كَانَ لَكمُْ  َ وَالْيَوْمَ الآخِرَ وَذكََرَ اللََّّ ِ أسُْوَةٌ حَسَنَةٌ لِمَنْ كَانَ يرَْجُو اللََّّ  ( ٢١ فيِ رَسُولِ اللََّّ
 



Journal of Innovation in Teaching and Instructional Media 
Volume 3 (2) January 2023, 49-67 
E-ISSN 2746-3583, P-ISSN 2775-4537 
 

 

55 

 

“Sesungguhnya telah ada pada diri Rasulullah itu suri tauladan yang baik bagimu 
(yaitu) bagi orang yang mengharapkan (rahmat) Allah dan kedatangan hari kiamat 
dan dia banyak menyebut Allah.”  
 
Berdasarkan bagian di atas, dijelaskan bahwa ada contoh yang baik. Yaitu Nabi 
SAW yang diberkahi dengan akhlak yang mulia dan mulia. Juga: 
 

 (٤وَإِنَّكَ لَعلَى خُلُقٍ عَظِيمٍ )
 
“Dan sesungguhnya kamu benar-benar berbudi pekerti yang agung” 
 
Akhlak yang diajarkan dalam Al-Qur’an berkaitan dengan aspek kodrat dan wahyu 
(agama) manusia, serta kehendak dan tekad manusia. Pendidikan moral dapat 
dikembangkan dengan berbagai cara: 

1. Pendidikan agama diperlukan untuk menumbuhkan dorongan-dorongan batin 
yang muncul dari keimanan dan ketaqwaan.  

2. Meningkatnya pengetahuan moral melalui ilmu, amalan dan latihan untuk 
membedakan yang baik dan yang jahat  

3. Meningkatnya pembentukan kemauan. Ini memberi orang lebih banyak 
kebebasan untuk memilih dan melakukan hal-hal baik. Selain itu, akan 
mempengaruhi pikiran dan emosi.  

4. Berlatih berbuat baik dan mendorong mereka untuk berbuat baik bersama-
sama tanpa memaksa orang lain.  

5. Dengan membiasakan perbuatan baik dan mengulangi perbuatan baik, 
perbuatan baik menjadi perintah moral dan tindakan moral yang terpuji, dan 
kebiasaan mendalam manusia tumbuh dan berkembang secara alami. 

 
Tujuan dan Manfaat Pendidikan Akhlak 
 
Dalam dunia pendidikan, pembinaan akhlak menekankan pada pendidikan mental 
agar tidak mengalami penyimpangan. Sudarsono, menurut Ibnu Maskawi, 
menyampaikan pendapatnya bahwa tujuan pendidikan akhlak adalah untuk 
menyempurnakan nilai-nilai kemanusiaan menurut ajaran Islam yaitu taat 
beribadah dan berkeinginan hidup dalam masyarakat yang baik. 
 
Pendidikan Akhlak sebagai dalam cabang Pendidikan Agama Islam memiliki 
beberapa kegunaan dan manfaat, antara lain:  
 
Kemajuan Rohani  
 
Di bidang pendidikan akhlak, orang yang memiliki ilmu lebih penting dari pada 
orang yang tidak mengetahuinya. Karena mereka dapat membawa orang ke tingkat 
dari kemuliaan moral sehingga mereka dapat memahami perbuatan mana yang baik 



Journal of Innovation in Teaching and Instructional Media 
Volume 3 (2) January 2023, 49-67 
E-ISSN 2746-3583, P-ISSN 2775-4537 
 

 

56 

 

dan mana yang baik. Anda selalu dapat menghidupi diri sendiri dalam garis akhlak 
mulia dan menjauhi segala bentuk perilaku tercela yang membangkitkan murka 
Allah. 
 
Moralitas Pencari Kebajikan  
 
Akhlak dapat membentuk kehidupan dengan mempengaruhi dan memotivasi orang 
dan melakukan kebaikan yang bermanfaat bagi orang lain. Orang dituntut untuk 
menjadi baik ketika mereka memiliki moral yang baik.  
 
Kebutuhan Pokok Keluarga  
 
Moralitas merupakan faktor mutlak dalam keluarga yang sejahtera. Keluarga yang 
tidak membangun di atas pilar moralitas yang baik tida k bahagia bahkan jika 
kekayaan materi mereka besar. Keluarga, di sisi lain, mungkin kekurangan ekonomi, 
tetapi perkembangan moral dapat membuat mereka bahagia. Segala tantangan dan 
badai dalam negeri yang sewaktu-waktu dapat melanda dapat diatasi dengan 
formula moral.  
 
Kerukunan Antar Tetangga  
 
Untuk meningkatkan kerukunan antar tetangga, diperlukan hubungan yang baik 
dengan mematuhi Kode Etik Tetangga memiliki berbagai aturan dan etika sosial 
dalam pendidikan moral, termasuk etika hidup berdampingan dengan tetangga. 
 
Peran akhlak dalam pembinaan generasi muda  
 
Mempelajari akhlak adalah sarana untuk membentuk manusia yang sempurna 
(membentuk manusia yang sehat, berfungsi secara optimal, dan memiliki hubungan 
yang baik dengan Tuhan dan makhluk lain. Membangun potensi spiritual sehingga 
Anda bisa). Dengan ajaran dunia dan akhlak masa depan (akhirat). 
 
Menurut salah seorang Ulama Ali Abdul Halim Mahmood, tujuan pendidikan 
akhlak antara lain: 

1. Menyiapkan insan beriman dan sholeh yang menjalani kehidupan sesuai 
dengan ajaran Islam. Serta yang melaksanakan perintah Allah atau larangan 
Allah. 

2. Menyiapkan seorang mukmin yang selalu melakukan amal saleh.  
3. Penyiapan orang-orang sholeh dan shaleh yang cenderung berinteraksi baik 

dengan non muslim sekalipun  
4. Persiapan orang-orang sholeh dan taqwa yang dapat mengajak orang lain ke 

jalan Allah SWT.  



Journal of Innovation in Teaching and Instructional Media 
Volume 3 (2) January 2023, 49-67 
E-ISSN 2746-3583, P-ISSN 2775-4537 
 

 

57 

 

5. Mempersiapkan orang-orang yang beriman dan bertaqwa yang dapat 
mendukung sesama persaudaraan Islam dan bangga menjadi bagian dari 
keluarga Islam.  

6. Mempersiapkan orang-orang beriman dan bertaqwa yang bangga akan 
kesetiaannya kepada Islam dan berusaha sebaik mungkin untuk mengibarkan 
bendera Islam di muka bumi. 

 
Perintah Allah untuk kebaikan dan melarang dari melakukan kejahatan (akhlakul 
madzmumah). Orang yang saleh berarti orang yang berakhlak mulia karena 
menjalankan semua perintah agama dan menghapus semua larangan agama. Orang 
saleh yang beribadah dengan ikhlas akan menularkan kesucian dan memiliki akhlak 
yang baik dan mulia. Oleh karena itu, ibadah sebagai latihan spiritual juga 
merupakan latihan dalam sikap dan koreksi moral.  
 
Segala bentuk ibadah (sholat, puasa, zakat, haji) yang termasuk dalam rukun Islam 
adalah kebiasaan akhlak yang pada awalnya dilatarbelakangi oleh rasa takut akan 
azab dari Allah yang nantinya akan diterima atas dosa-dosa yang dilakukan namun 
cepat atau lambat rasa takut itu akan hilang dan cinta Tuhan lahir di hatinya. 
Semakin dia beribadah, semakin suci hatinya, semakin mulia akhlaknya dan 
semakin dekat dia dengan Tuhan dan semakin besar cintanya kepada-Nya karena 
dia menjauh dari berbuat jahat dan berbuat baik. Dengan demikian, tujuan akhlak 
adalah untuk mencapai kebahagiaan dunia dan kemudian untuk penulis sesuai 
dengan ajaran Al-Qur’an dan Sunnah. 
 
Manfaat pendidikan akhlak dapat dilihat dalam QS. Al-Fajr: 27-30  

(وَادْخُلِي جَنَّتِي٢٩(فاَدْخُلِي فِي عِباَدِي )٢٨(ارْجِعِي إلِىَ رَبِِّكِ رَاضِيَةً مَرْضِيَّةً )٢٧ياَ أيََّتهَُا النَّفْسُ الْمُطْمَئِنَّةُ )  (٣٠) 
 
“Hai jiwa yang tenang, kembalilah kepada Tuhanmu dengan hati yang puas dan 
diridhai-Nya. Maka masuklah ke dalam jamaah hamba-hamba Ku. Masuklah 
kedalam surga-Ku”  
 
Allah SWT memberikan pahala bagi mereka yang memiliki iman yang sempurna. 
Seseorang dengan iman yang sempurna juga harus memiliki karakter yang 
sempurna. Seseorang yang berkarakter tinggi dapat mengalami kebahagiaan dalam 
hidup. Ia merasa berguna dan berharga serta dapat menggunakan potensinya untuk 
membuat dirinya bahagia bagi orang lain. 

 
B. Metode Penelitian 
 
Adapun metode pengumpulan data yang dipakai oleh peneliti dalam penelitian ini 
adalah : (1) metode kualitatif yang meliputi (data sekunder dan data primer) adapun 
untuk data sekunder berupa ruang lingkup dan metode pendidikan akhlak, data 
yang diperoleh dari kitab akhlaq lil banin, jurnal penelitian terdahulu yang terkait 



Journal of Innovation in Teaching and Instructional Media 
Volume 3 (2) January 2023, 49-67 
E-ISSN 2746-3583, P-ISSN 2775-4537 
 

 

58 

 

dengan hadits-hadits akhlaq lil banin. Dan adapun untuk data primer meliputi jumlah 
populasi sampel dan penerapan metode pendidikan akhlak. 

 
C. Hasil Penelitian dan Pembahasan 
 
Metode Pendidikan Akhlak 
 
Adapun metode pendidikan akhlak termasuk kedalam salah satu indikator pada 
proses pembelajaran. Pada aspek aplikatif berguna untuk membentuk perilaku 
karena pembelajaran tidak hanya cukup dengan kognitif semata. Proses 
pembentukan akhlak pada siswa terdapat beberapa metode yang digunakan 
diantaranya metode pembiasaan, keteladanan, pemberian nasihat, dan metode 
taqrib.  
 
Tujuan dan manfaat pendidikan akhlak tersebut di atas sebenarnya sangat mulia, 
tetapi dalam pembentukan akhlak yang baik melalui pemahaman pengetahuan, 
sikap dan keterampilan. Metode diperlukan untuk menjalankan pendidikan moral 
dan metode cocok. Untuk mencapai tujuan pendidikan moral yang diinginkan. 
Untuk menciptakan suasana yang menyenangkan dan menyenangkan dalam 
mendidik dan mendidik para sahabatnya, Nabi Muhammad SAW menggunakan 
berbagai cara. Hal ini dilakukan untuk menghindari kebosanan dan kebosanan.  
 
Menurut Ahmad Izzan dan Sayehudin, beberapa metode pengajaran yang 
digunakan oleh Nabi adalah: 
 
Metode dialog (hiwar)  
 
Metode dialog atau hiwar berasal dari bahasa arab hawaroyuhawiru mahawaroh 
yang berarti berdebat, bertanya, berdebat atau bercakap-cakap. Menurut 
AnNahlawi, dialog atau hiwar adalah percakapan bergantian antara dua orang atau 
lebih melalui tanya jawab tentang suatu topik yang mengarah pada suatu tujuan. 
Metode dialog yang dilakukan Rasulullah SAW, seperti tanya jawab antara 
Rasulullah SAW dan Jibril ketika Jibril menguji Rasul tentang Iman, Islam dan Ihsan. 
 
Metode Ceramah  
 
Metode ceramah adalah penjelasan secara lisan oleh guru, dalam prakteknya guru 
dapat menggunakan alat peraga untuk memperjelas penjelasan yang disampaikan 
kepada siswa. Menurut Roestia N.K. metode ini digunakan untuk menyampaikan 
informasi, informasi, deskripsi topik atau masalah secara lisan. Metode ini 
merupakan metode yang paling tradisional dan terpanjang dalam sejarah 
pendidikan. Karena ini adalah metode yang digunakan oleh Nabi dalam 



Journal of Innovation in Teaching and Instructional Media 
Volume 3 (2) January 2023, 49-67 
E-ISSN 2746-3583, P-ISSN 2775-4537 
 

 

59 

 

pengembangan dan dakwah Islam. Misalnya, Rasul Allah menggunakannya ketika 
mengeluarkan wahyu dan memerintahkannya untuk diberitakan di depan umum. 
 
Metode Diskusi 
 
Diskusi didefinisikan sebagai pertemuan ilmiah untuk pertukaran ide tentang suatu 
masalah, pembelajaran atau metode pengajaran, di mana terjadi pertukaran ide 
antara siswa dan guru, siswa dan siswa sebagai peserta diskusi. Menurut Armai 
Arif, metode diskusi memberikan kesempatan kepada guru untuk melakukan 
diskusi ilmiah dengan siswa untuk mengumpulkan pendapat dan mengembangkan 
alternatif pemecahan masalah, atau untuk menarik kesimpulan. Metode 
musyawarah sering digunakan oleh Nabi dan para sahabatnya untuk mencari solusi 
dan mencapai mufakat, terutama dalam menyelesaikan berbagai masalah. Misalnya, 
dalam Perang Badar, umat Islam menangkap 70 orang yang diikat dengan tali. 
Rasulullah membagikan mereka sebagai tawanan kepada para sahabatnya, dan 
masih memberi mereka wasiat untuk tetap berlaku baik saat tiba di Madina. 
 
Rasulullah membahas tindakan apa yang harus diambil terhadap tawanan antara 
dan Abu Bakar menawarkan mereka kesempatan untuk menebus dosa-dosa mereka 
dan menjadi sumber kekuatan Islam. Umar bersikeras bahwa membunuh mereka. 
Namun akhirnya Rasulullah setuju dengan Abu Bakar. 
 
Metode Keteladanan 
 
Al-uswah mengandung arti ditiru, sedangkan hasanah mengandung arti kebaikan. 
Uswah hasanah dapat diartikan sebagai contoh yang baik, sebuah pola. Metode 
keteladanan adalah menunjukkan perbuatan terpuji kepada peserta didik, dengan 
harapan mereka akan mengikuti perbuatan terpuji tersebut. Teladan pendidik 
kepada peserta didik adalah menunjukkan akhlak yang sederhana, karena pendidik 
adalah citra terbaik di mata anak, yang perilaku santunnya diketahui atau tidak 
akan ditiru oleh anak. Pendidikan dengan keteladanan sangat berpengaruh dan 
telah terbukti efektif dan efektif dalam mempersiapkan dan membentuk aspek 
moral, spiritual dan sosial peserta didik. Contoh khas Rasulullah adalah di akhir 
shalat jamaah, beliau selalu bertanya kepada jamaah yang tidak hadir, kemudian 
jika sakit beliau mengajak para sahabatnya untuk menonton sementara 
membawakan uang kepadanya. membantu orang-orang sakit. Dalam perjalanan 
banyak orang-orang perhatian perbuatan Nabi orang baik ini, begitu banyak orang 
yang tertarik pada ajaran Islam dan langsung menerima ajaran Islam. 
 
Metode Kisah  
 
Kata kisah berasal dari bahasa Arab al-qashshu yang bentuk jamaknya qishash, yang 
berarti menceritakan, dan menelusuri jejak. Metode kisah adalah metode dengan 



Journal of Innovation in Teaching and Instructional Media 
Volume 3 (2) January 2023, 49-67 
E-ISSN 2746-3583, P-ISSN 2775-4537 
 

 

60 

 

menggunakan cerita-cerita yang dapat menghubungkan materi pelajaran dengan 
kajian masa lampau agar dapat dan mudah dipahami oleh peserta didik dalam alam 
yang lebih nyata. Metode ini sangat dianjurkan dalam upaya pembinaan akhlak 
peserta didik. Melalui kisah diharapkan peserta didik memiliki akhlak sesuai 
dengan akhlak dan sikap teladan yang terdapat pada suatu kisah. Metode ini juga 
dianggap akan lebih membekas dalam jiwa orang-orang yang mendengarkannya 
serta lebih menarik perhatian (konsentrasi). Misalnya Rasulullah pernah berkisah 
kepada para sahabat tentang bayi yang bisa berbicara, tiga orang yang terjebak 
dalam gua, kisah ashab al-uhdud, dan lainnya dengan tujuan agar dapat mengambil 
ibrah dari kisah-kisah tersebut. 
 
Metode Reward and Punishment 
 
Pemberian hadiah atau reward dapat dipahami sebagai penguatan (enhancement) 
bagi perilaku peserta atau siswa. Penguatan adalah penggunaan konsekuensi untuk 
memperkuat perilaku. Penghargaan atau reward adalah suatu bentuk dari 
penghargaan atau yang diberikan, adalah perasaan menyenangkan yang tercipta 
dalam keinginan siswa untuk berbuat baik dan lebih baik di masa depan. Pemberian 
hadiah dapat memberikan pengaruh yang besar pada jiwa seorang siswa untuk 
mengarah pada tindakan yang positif dan progresif. Dalam bahasa Arab, pemberian 
disebut targhib, yaitu motivasi untuk mencapai suatu tujuan, keberhasilan dalam 
mencapai suatu tujuan yang memuaskan, motivasi dipandang sebagai imbalan atau 
imbalan menimbulkan perasaan senang, senang dan puas. Cara ini sering 
digunakan Rasulullah bersama para sahabatnya, misalnya beliau menyatakan 
kepada Abu Hurairah bahwa orang yang paling bahagia dalam shalatnya di hari 
kiamat adalah orang yang mengucapkan lailaha illa Allah dari lubuk hati yang 
paling dalam. 
 
Sedangkan hukuman (punishment) dalam konteks Islam termasuk suatu alat untuk 
mendidik umat agar selalu melaksanakan syariat Islam, melaksanakan perintah 
Allah, dan meninggalkan larangan-Nya. Rasulullah memberikan contoh hukuman 
dengan membolehkan orang tua dan pendidik memukul anak-anak yang berbuat 
kesalahan, apabila anak yang sudah berusia sepuluh tahun, namun tidak mau 
melaksanakan shalat. Hukuman hendaknya memperhatikan prinsip pendidikan 
yang bertujuan agar anak jera dan beralih kepada tindakan yang baik dan mulia, 
serta tidak dendam kepada orang tua atau guru. 
 
Agama Islam memberi arahan dalam memberi hukuman terhadap anak atau peserta 
didik hendaknya memperhatikan hal-hal berikut: 

1. Jangan menghukum ketika marah. Karena ketika marah akan lebih bersifat 
emosional yang dipengaruhi nafsu syaithaniyah. 

2. Jangan sampai menyakiti perasaan dan harga diri anak atau orang yang 
dihukum. 



Journal of Innovation in Teaching and Instructional Media 
Volume 3 (2) January 2023, 49-67 
E-ISSN 2746-3583, P-ISSN 2775-4537 
 

 

61 

 

3. Jangan sampai merendahkan derajat dan martabat, misalnya dengan menghina 
dan mencaci maki di depan umum. 

4. Jangan menyakiti secara fisik . 
5. Bertujuan merubah perilaku yang kurang baik atau tidak baik. 

 
Metode Pembiasaan  
 
Kata pembiasaan berasal dari kata biasa. Biasa dapat dipahami sebagai apa yang 
sering dilihat, sebelum dan sesudah, merupakan bagian integral dari kehidupan 
sehari-hari. Kata kebiasaan berarti proses menjadikan sesuatu menjadi biasa, 
sehingga menjadi kebiasaan. Metode ini dianggap sebagai metode yang paling 
efektif dalam proses belajar siswa. Melalui proses berkenalan, diharapkan siswa 
dalam kehidupan sehari-hari dapat membiasakan diri dengan perilaku yang baik 
dan luhur. Rasulullah mencontohkan kebiasaan shalat lima waktu, yaitu jika 
seorang anak berusia tujuh tahun, dia harus diperintahkan untuk melakukan salat 
lima waktu, dan jika dia berusia sepuluh tahun, pukul jika tidak memenuhi. doa-
doa. 
 
Metode Pengulangan 
 
Metode pengulangan dalam proses pembelajaran termasuk ke dalam teori psikologi 
daya. Menurut teori ini bahwa belajar adalah melatih daya-daya yang ada pada 
manusia yang terdiri atas daya mengamati, menanggap, mengingat, mengkhayal, 
merasakan, berfikir, dan sebagainya. Dengan mengadakan pengulangan maka daya-
daya tersebut akan berkembang sepertinya halnya pisau yang selalu diasah akan 
menjadi tajam, maka daya yang dilatih dengan pengadaan pengulangan-
pengulangan akan sempurna. Dalam kesehariannya Rasulullah sering mengulangi 
perkataannya sebanyak tiga kali. Hal ini untuk memperkuat bobot materi dan 
ingatan orang yang diajak bicara. Misalnya Rasulullah pernah menegur dan 
meminta seorang laki-laki untuk mengulangi shalatnya yang masih salah, kemudian 
Rasulullah baru memberi tau tata cara shalat yang benar. Contoh lain Rasulullah 
pernah memerintahkan seorang laki-laki untuk mengulangi wudhunya yang belum 
sempurna. 
 
Metode Perumpamaan  
 
Perumpamaan adalah bahasa metafora yang menggunakan istilah perbandingan 
seperti suka, suka, suka, dan suka menyamakan satu dengan yang lain. Metode 
perumpamaan digunakan oleh Rasulullah sebagai salah satu metode pembelajaran 
untuk memberikan pemahaman pendamping agar materi tercerna dengan baik. 
Perumpamaan membantu membawa abstraksi lebih dekat ke konkret, tetapi masih 
belum pasti tentang apa yang jelas. Misalnya, Rasulullah memberikan 



Journal of Innovation in Teaching and Instructional Media 
Volume 3 (2) January 2023, 49-67 
E-ISSN 2746-3583, P-ISSN 2775-4537 
 

 

62 

 

perumpamaan tentang mukmin palsu dalam kecurigaan mereka, seperti kambing 
yang bingung di antara kambing lainnya, ia berjalan bolak-balik di sana-sini.  
 
Setiap apa yang disampaikan oleh Rasulullah maka yang menjadi panutannya 
adalah sosok Rasulullah sendiri yang patut diteladani, perkataan, tindakan, dan 
segala gerak-geriknya selalu menjadi sumber inspirasi keilmuan, karena merupakan 
simbol integritas manusia yang perlu diteladani dan dijadikan teladan. Hal ini 
sesuai firman Allah SWT dalam Al-Qur’an surat Al-Ahzab ayat 21 sebagai berikut:  

 َ َ وَالْيَوْمَ الآخِرَ وَذكََرَ اللََّّ ِ أسُْوَةٌ حَسَنَةٌ لِمَنْ كَانَ يرَْجُو اللََّّ   (٢١ كَثِيرًا )لَقدَْ كَانَ لَكمُْ فيِ رَسُولِ اللََّّ
 
“Sesungguhnya telah ada pada (diri) Rasulullah itu suri teladan yang baik bagimu 
(yaitu) bagi orang yang mengharap (rahmat) Allah dan (kedatangan) hari kiamat 
dan Dia banyak menyebut Allah. 
 
Adapun menurut Najb Khalid Al-Amar, metode pendidikan Islam yang dilakukan 
Nabi Muhammad SAW pada periode Makkah dan Madinah adalah: 

1. Teguran langsung, misalnya dalam hadits Rasulullah; Umar bin Salman r.a. 
berkata, “Dahulu aku menjadi pembantu di rumah Rasulullah SAW, ketika makan, 
biasanya aku mengulurkan tanganku ke berbagai penjuru. Melihat itu beliau berkata, 
„Hai ghulam, bacalah basmalah, makanlah dengan tangan kananmu, dan makanlah 
apa yang ada di dekatmu‟.” 

2. Sindiran, Rasulullah bersabda, “Apa keinginan kaum yang mengatakan begini 
begitu? Sesungguhnya aku shalat dan tidur, aku berpuasa dan berbuka, dan aku pun 
menikahi wanita. Maka, barang siapa yang tidak senang dengan sunahku berarti dia 
bukan golonganku”. 

3. Pemutusan dari jama’ah, pernah Ka’ab bin Malik tidak ikut beserta 
Rasulullah SAW dalam perang Tabuk. Dia berkata, “Nabi melarang sahabat 
lainnya berbicara dengan aku. Disebutkan, pemutusan hubungan itu berlangsung 
selama lima puluh malam.” (HR. Bukhari) 

4. Pemukulan, dari Umar bin Syu’aib dari bapaknya dari kakeknya disebutkan 
Rasulullah SAW bersabda, “Perintahkanlah anak-anakmu mengerjakan shalat dari 
usia tujuh tahun, dan pukullah mereka kalau enggan mengerjakannya pada usia 
sepuluh tahun, serta pisahkan mereka dari tempat tidur.” (HR. Abu Daud dan 
Hakim) 

5. Perbandingan kisah orang-orang terdahulu 
6. Menggunakan kata isyarat, misalnya merapatkan dua jarinya sebagai isyarat 

perlunya menggalang persatuan; 
7. Keteladanan. 

 
Metode Rasulullah SAW dalam mendidik anak dapat dilihat dari arti hadis berikut 
ini, Anas RA berkata, “Rasulullah SAW adalah orang yang paling baik akhlaknya. 
Aku punya saudara yang dipanggil Abu Umair, dia anak yang sudah dipisahkan 
dari susuan. Jika datang, beliau berkata “Wahai Abu Umair apa yang dilakukan 



Journal of Innovation in Teaching and Instructional Media 
Volume 3 (2) January 2023, 49-67 
E-ISSN 2746-3583, P-ISSN 2775-4537 
 

 

63 

 

nughair (burung kecil)”. Kadang-kadang beliau bermain dengan dia. Jika tiba saat 
salat sementara beliau berada di rumah kami, beliau meminta permadani yang ada 
di bawahnya, lalu permadani itu beliau sapu dan ditiup-tiup. Kemudian beliau 
berdiri dan diikuti oleh kami di belakangnya”. (HR. Bukhari, Muslim, Tirmidi, dan 
Abu Daud). 
 
Nilai-nilai yang dapat diambil dari metode Rasulullah SAW dalam mengajar anak 
usia dini adalah sebagai berikut: 

1. Meluangkan waktu untuk bermain dengan anak-anak; 
2. Mempraktekkan amal untuk berbuat bersih secara iman dan berperilaku nyata; 
3. Shalat Rasulullah di dalam rumah menanamkan teladan urusan ibadah; 
4. Kalimat yang diucapkan oleh Rasulullah SAW, “Wahai Abu Umair, apa yang 

dikerjakan Nughair?” punya beberapa faedah di antaranya: kata-kata akhirnya 
cocok dengan jiwa, mudah dihafal, dan mudah diucapkan. 

5. Turunnya Rasulullah ke atas intelek anak bisa membuahkan rasa optimis; 
6. Memakai cara dengan panggilan, teori ini dapat memberikan kesan kepada 

keluarga bahwa anaknya sudah dewasa. 
 
Nilai-nilai pendidikan yang dapat diambil dari metode Rasulullah dalam mengajar 
anak usia puber di atas sebagai berikut: 

1. Mengajak anak usia puber untuk mendiskusikan inti permasalahan sehingga 
pikirannya tidak terpecah; 

2. Rasulullah SAW menguasai aspek psikis anak usia puber; 
3. Rasulullah SAW membuka dialog dengan anak usia puber; 
4. Rasulullah SAW memberikan pertanyaan yang jumlahnya banyak dan 

banyaknya pertanyaan menambah dalil dan alasan; 
5. Diskusi dilakukan dengan sistem tanya jawab;  
6. Memusatkan dan mengkonsentrasikan pikiran anak usia puber pada 

pertanyaan yang dilontarkan; 
7. Menumbuhkan interaksi esensial antara pendidik dan anak usia puber; 
8. Jawaban dari anak usia puber bisa dikategorikan sebagai dalil ilmiah atas 

dirinya.  
 
Metode yang digunakan Rasulullah dalam memberikan pelajaran kepada para 
sahabat masih sangat relevan dipergunakan dalam konteks pendidikan dewasa ini. 
Sepanjang pendidik mampu menyesuaikan metode yang digunakan sesuai dengan 
materi ajar, tujuan, perbedaan individu, kemampuan guru, sifat bahan pelajaran, 
situasi kelas, kelengkapan fasilitas, dan kelebihan serta kelemahan metode 
pengajaran. 
 
Misalnya penggunaan metode ceramah. Metode ini merupakan metode yang paling 
tradisional dan paling sering digunakan dalam pembelajaran. Metode ini memiliki 
kelebihan: (1) dapat menampung kelas besar dan setiap siswa memiliki kesempatan 



Journal of Innovation in Teaching and Instructional Media 
Volume 3 (2) January 2023, 49-67 
E-ISSN 2746-3583, P-ISSN 2775-4537 
 

 

64 

 

yang sama untuk mendengarkan; (2) konsep yang disajikan secara hirarki akan 
memberikan fasilitas belajar kepada siswa; (3) guru dapat memberikan tekanan 
terhadap hal-hal yang penting; (4) kekurangan atau tidak adanya buku pelajaran 
dan alat bantu pelajaran tidak menghambat terlaksananya pelajaran. Adapun 
kekurangannya: (1) pelajaran berjalan membosankan dan siswa menjadi pasif; (2) 
kepadatan konsep-konsep menjadikan siswa tidak mampu menguasai bahan ajar; 
(3) pengetahuan yang diperoleh melalui metode ini lebih cepat terlupakan; (4) 
ceramah menyebabkan belajar siswa menjadi belajar menghafal yang tidak 
mengakibatkan timbulnya pengertian. 
 
Contoh lain adalah metode diskusi. Metode ini sesuai untuk menumbuhkan 
keaktifan dan kemampuan siswa dalam berpendapat dan mempertahankan 
pendapatnya. Dalam pembelajaran hendaknya memperhatikan kekurangan dan 
kelebihan metode ini. Kelebihannya antara lain: (1) belajar bermusyawarah; (2) 
suasana kelas lebih hidup; (3) siswa menguji pengetahuan masing-masing; (4) 
meninggikan prestasi kepribadian siswa; (5) mengembangkan cara berpikir dan 
bersikap ilmiah; (6) membantu siswa dalam mengambil kesimpulan akhir.  
 
Adapun kekurangannya: (1) pendapat dan pertanyaan menyimpang dari pokok 
persoalan; (2) menghendaki adanya pembuktian logis; (3) adanya siswa yang 
memonopoli pembicaraan; (4) membutuhkan waktu yang panjang; (5) kesulitan 
dalam menyimpulkan. 
 
Kemudian metode yang mendominasi dan berperan penting dalam setiap jejak 
langkah Rasulullah adalah metode keteladanan (al-uswah hasanah). Islam telah 
mengajarkan melalui Nabi Muhammad SAW dengan cara meletakkan dalam 
pribadi Rasulullah suatu bentuk yang sempurna bagi metode yang Islami agar jadi 
gambaran yang hidup dan abadi bagi generasi selanjutnya dalam kesempurnaan 
akhlak dan universalisme keagungannya. Sayyidah Aisyah r.a. pernah ditanya 
perihal akhlak Rasulullah SAW beliau berkata akhlak Rasulullah SAW adalah Al-
Qur’an. Hal ini menyiratkan bahwa memberikan sesuatu yang baik dalam 
pandangan Islam adalah merupakan metode paling baik dalam memberikan 
pendidikan kepada anak didik, yaitu metode keteladanan. 
 
Dalam konteks pendidikan modern, maka seorang pendidik hendaknya mampu 
menjadi al-uswah hasanah bagi para peserta didiknya. Segala perilaku pendidik 
merupakan representasi apa yang diucapkannya, ada keselarasan antara apa yang 
diucapkan di ruang-ruang kelas dengan kepribadian dan tingkah lakunya sehari-
hari. Pendidik mampu menunjukkan kepribadian yang berakhlak dan berkarakter, 
sehingga menjadi modelling bagi peserta didiknya. Karakter peserta didik adalah 
melaksanakan dan mengikuti apa yang dilihat dan dialaminya, terutama yang 
didengar, dilihat, dan dialaminya beserta pendidiknya di sekolah. 
 



Journal of Innovation in Teaching and Instructional Media 
Volume 3 (2) January 2023, 49-67 
E-ISSN 2746-3583, P-ISSN 2775-4537 
 

 

65 

 

Rasulullah SAW merupakan profil manusia yang memiliki kepribadian yang pantas 
untuk dijadikan teladan dalam penerapan metode belajar yang memadai. 
 
Rasulullah mampu menciptakan generasi dan lingkungan yang bernuansa penuh 
keilmuan, akhlak yang mulia, dan berkarakter Islami. Sehingga tercipta tujuan 
pendidikan yang dapat berpengaruh positif pada lingkungan sekitar. Metode 
pembelajaran yang dipakai Rasulullah senantiasa relevan dengan kemajuan dan 
perkembangan zaman. baik tidaknya suatu metode, tepat tidaknya suatu metode 
sangat dipengaruhi oleh berbagai faktor. Faktor utama yang menentukan metode 
adalah tujuan yang akan dicapai, dalam hal ini penerapan suatu metode pengajaran 
harus memiliki, yaitu: relevansi dengan tujuan, relevansi dengan bahan, relevansi 
dengan kemampuan guru, relevansi dengan keadaan peserta didik dan relevansi 
dengan situasi pengajaran. Kalau kita contohkan antara metode yang digunakan 
pada sekolah TK, SMP, MTs. SMA, SMA semuanya berbeda, begitupun penerapan 
metode di pondok pesantren. Oleh karena itu, dibutuhkan kemampuan, kajian dan 
pertimbangan yang betul-betul mendalam dalam menerapkan sebuah metode. Dan 
disinilah yang paling menjadi kunci dalam penerapan suatu metode adalah guru 
sebagai pendidik. Oleh karenanya, seorang guru harus memiliki kompetensi, 
memahami dan mempunyai kepekaan dalam membaca situasi, baik situasi 
lingkungan yang mengitarinya serta sampai kepekaan kepada tingkat kondisi 
peserta didik yang ada.  
 
Metode Pendidikan Akhlak Menurut Kitab Al-Ahklak Lil Banin  
 
Metode pendidikan berarti teknik atau cara yang digunakan seorang pengajar 
dalam menyampaikan materi pembelajaran. Metode pembelajaran yang dapat 
digunakan ada beberapa yang efektif ada beberapa yang tidak efektif, hal ini karena 
tergantung pada tujuan materi pembelajaran apa yang ingin dicapai. Diantara 
metode pembelajaran bisa dilakukan dengan cara dialog, ceramah, diskusi, 
keteladanan, kisah-kisah, reward and punishment, pembiasaaan, pengulangan 
materi atau juga bisa dengan perumpamaan. Namun dalam kitab al-akhlak lil banin 
hanya ditemukan dua metode pembelajaran diantara metode-metode diatas. 
Adalah metode kisah dan metode keteladanan. Metode kisah dilakukan dengan 
cara menceritakan kisah/cerita dan menghubungkan cerita tersebut pada cerita 
masa lampau dengan tujuan agar mudah dimengerti oleh peserta didik. Hal ini di 
sebabkan kisah pada zaman dahulu merupakan yang telah terjadi, sehingga dari 
kisah tersebut kita dapat memetik hikmah yang terkadung di dalamnya. Biasanya 
hikmah-hikmah akan mengarahkan pada perbuatan baik yang harusnya dicontoh 
oleh peserta didik. Sedangkan metode keteladanan dilakukan dengan memberikan 
sebuah tokoh atau publik figure atau sosok yang di kagumi dengan tujuan dapat 
meniru sifat-sifat baik yang ada pada diri tokoh tersebut. misalnya saja Nabi 
Muhammad sebagai suri tauladan yang baik, maka dari sosok Nabi Muhammad 
dapat ditemukan sifat-sifat baik yang dapat diceritakan kepada peserta didik 



Journal of Innovation in Teaching and Instructional Media 
Volume 3 (2) January 2023, 49-67 
E-ISSN 2746-3583, P-ISSN 2775-4537 
 

 

66 

 

supaya peserta didik juga dapat mencotoh dan menerapkannya dalam kehidupan 
sehari-hari.  
 
Salah satu metode kisah yang diangkat dalam kitab al-akhlak lil banin adalah kisah 
Nabi Muhammad dengan sifat malunya. Dikatakan dalam kitabnya bahwa beliau 
adalah orang yang sangat pemalu, baik kepada Allah dan sesamanya. Beliau tidak 
pernah menatap atau memandang pada wajah seseorang, dan beliau juga tidak 
pernah berbicara kepada orang lain dengan perkataan yang buruk meskipun beliau 
tidak menyukainya. Begitupula dengan sifat-sifat lainnya seperti sifat kesabaran, 
kegelisahan, syukur nikmat atau kufur nikmat, sifat marah dan menahan diri, sifat 
kikir dan murah hati, sifat riya’ atau ikhlas, dan sifat menggunjing. Semua sifat 
tersebut disajikan dalam metode kisah dan metode keteladanan dengan para Nabi 
dan kaumnya yang menjadi kajian. Kecuali sifat sifat iffah dan qanaah yang tidak 
diceritakan dalam kitab al-ahklaq lil banin ialah sifat iffah dan qanaah, baik metode 
kisah atau metode keteladanan.Contoh metode kisah yang digunakan untuk 
menceritakan sifat kejujuran yang diceritakan Rasulullah sebagaimana disebutkan 
dalam kitab al-akhlak lil banin bahwa ada seseorang laki-laki yang berasal dari Bani 
Israil yang minta pinjaman 1000 dinar kepada seorang yang juga berasal dari bani 
Israil. Atau kisah pada zaman Nabi Ayyub dan Nabi Nuh, dimana mereka 
mendapatkan cobaan yang berat dari Allah namun mereka tetap bersabar dan taat 
perintah Allah SWT. 

 
D. Kesimpulan 
 
Berdasarkan apa yang telah dipaparkan sebelumnya pada pembahasan sebelumnya 
secara jelas dan terarah, maka pada bab ini. Penulis akan sajikan kesimpulan sesuai 
dengan rumusan masalah pada penelitian ini, Metode pendidikan akhlak yang 
ditinjau dari kitab Akhlaq Lil Banin menegaskan adanya dua metode yang dapat 
digunakan yaitu metode kisah dan keteladanan. Metode kisah sendiri memiliki 
definisi sesuai dengan namanya, dengan demikian metode ini dilakuan dengan cara 
bercerita. Cerita yang dikisahkan berfariatif asalkan dapat menghubungkan materi 
pembelajaran berdasarkan pengalaman masa lalu, dan yang lebih penting para 
siswa dapat memahami kisah/isi materi dengan mudah dan menyenangkan. 
Sedangkan metode kedua, keteladanan ditunjukkan kepada peserta didik supaya 
mencotoh hal-hal yang baik pada diri orang lain (panutan) dan mereka dapat 
menerapkannya dalam kehidupan sehari-hari sesuai dengan keteladanan dari tokoh 
yang baik tersebut. 

 
Daftar Pustaka 
 
Abu Ahmadi & Noor Salimi. (2008). Dasar-Dasar Pendidikan Agama Islam, Untuk 

Perguruan Tinggi. Jakarta: Bumi Aksara. 



Journal of Innovation in Teaching and Instructional Media 
Volume 3 (2) January 2023, 49-67 
E-ISSN 2746-3583, P-ISSN 2775-4537 
 

 

67 

 

Ahmad Muchlasin. (2017). “Pendidikan Akhlaq Terhadap Anak Telaah Kitab Al-
Akhlaq Lil Banin Karya Syaikh Umar Baraja”, (Skripsi, Fakultas Agama Islam, 
IAIN Salatiga. 

Ali Abdul Halim Mahmud. (2004). Tarbiyah al-Khuluqiyah. Akhlak Mulia, ter. Abdul 
Hayyie al-Kattani, dkk. Jakarta: Gemma Insani. 

Azka Nuhla. (2016). “Nilai-nilai Pendidikan Akhlak dalam Kitab al-Akhlaq Lil Banin 
Jilid I Karya Umar Bin Ahmad Baraja” (Skripsi, Fakultas Ilmu Tarbiyah dan 
Keguruan, UIN Walisongo, Semarang. 

Deden. (2011). Pendidikan Agama Islam. Jakarta: Raja Grafindo Persada. 
Departemen Agama Republik Indonesia. (2010). Mufassir Al-Qur’an, Terjemah,Tafsir. 

Bandung: Penerbit Al-Qur’an Hilal. 
http://mujibrx.blogspot.com/2010/11/ilmu-akhlak-tingkah-laku-budi-
pekerti.html 

Hermawati Rosyidi. (2019). “Pendidikan Akhlak dalam Kitan al-Akhlak Lil Banin 
Jilid I”, (Skripsi, Fakultas Pendidikan Agama Islam UIN Syarif Hidayatullah, 
Jakarta. 

Marzuki. (2009). Prinsip Dasar Akhlak Mulia. Yogyakarta: Wahana Press. 
Moh. Mansur. (1997). Akidah Akhlak II. Jakarta: Dirjen Binbaga. 
Muhammad Alim. (2006). Pendidikan Agama Islam Upaya Pembentukan Pemikiran dan 

Kepribadian Muslim. Bandung: Remaja Rosdakarya. 
Nixon Husain. (2015). “Hadits-hadits Nabi SAW tentang Pembinaan Akhlak”, Jurnal 

Hadits Pembinaan Akhak, Volume 4 Nomor 1: 16 
N Elvina, (2021). “Pengertian Akhlak, Moral dan Etika”. 
Noeng Muhajir. (1993). Metode Penelitian Kualitatif. Jakarta: Rake Serasin. 
QS. Al-Ahqaf: 15 
QS. An-Nisa’: 80 
Samsul Munir Amin. (2016). Ilmu Akhlak. Jakarta: Amzah. 
Umar Bin Ahmad Braja. (2017). Akhlaq lil banin jilid 1 (Surabaya:Maktabah 

Muhammad bin Ahmad Nabhan wa Auladah. 
Veitzhal Rafai Zainal (2008). Managemen Akhlak Menuju AlQur’an. Jakarta: Salemb 

Diniyah. 
Yatimin Abdullah. (2007). Studi Akhlak Dalam Perspektif Al-Qur‟an. Jakarta: Amzah. 

http://mujibrx.blogspot.com/2010/11/ilmu-akhlak-tingkah-laku-budi-pekerti.html
http://mujibrx.blogspot.com/2010/11/ilmu-akhlak-tingkah-laku-budi-pekerti.html

